
ФИЛОСОФСКИЙ ПОЛИЛОГ. 2025. Выпуск 2 (18)
Международный центр изучения русской философии

ÏÑÈÕÎËÎÃÈ×ÅÑÊÈÅ ÂÇÃËßÄÛ À.È. ÂÂÅÄÅÍÑÊÎÃÎ
ÍÀ ÂÅÐÓ Â ÁÎÃÀ

Ðèòà Ñàëìîðáåêîâà Институт философии им. А. Алтмыш-
баева НАН КР (Кыргызстан)

В статье рассматриваются гносеологические
и психологические основания философии
А.И. Введенского (1856–1925) в контексте
его трактата «О пределах и признаках оду-
шевления» (1892) и статьи «Судьба веры в
Бога в борьбе с атеизмом» (1922). Особое
внимание уделено ключевому тезису мысли-
теля о том, что чужая душевная жизнь не
имеет объективных признаков и ее призна-
ние возможно не на основании эмпириче-
ского опыта, а как акт морального чувства и
воли. Для объяснения этого механизма Вве-
денский вводит понятие «метафизического
чувства» как особого «органа», позволяюще-
го утверждать существование чужой субъ-
ективности и Бога. В работе показано, что
данный подход предвосхищает современные
дискуссии в философии сознания и когни-
тивных науках: о проблеме «поведенческого
критерия сознания» (Дж. Сёрл, Т. Нагель), о
теории разума (Д. Премак, Г. Вудраф), а так-
же феноменологические исследования интер-
субъективности (Э. Гуссерль, М. Мерло-Пон-
ти). Анализируется данная Введенским клас-
сификация типов верующих (интуитивных,
моральных и эстетических), которая демон-
стрирует психологическую устойчивость ре-
лигии в условиях атеистической пропаган-
ды. Вера у Введенского трактуется как со-
стояние полной уверенности, исключающей
сомнение, но не совпадающее со знанием.
Атеизм также рассматривается им как фор-
ма веры. Сделан вывод, что философия Вве-
денского представляет собой важный этап в
развитии русской мысли и оригинальную
попытку синтеза гносеологии, психологии и
философии религии, которая сохраняет ак-
туальность для современных междисципли-
нарных исследований сознания и веры.

Ключевые слова: атеизм, вера, знание, мета-
физическое чувство, А.И. Введенский, фи-
лософия религии, теория разума.

The article examines the epistemological and
psychological foundations of the philosophy of
Aleksandr I. Vvedensky (1856–1925) in the
context of his treatise On the Limits and Signs
of Animation (1892) and the essay The Fate of
Faith in God in the Struggle with Atheism
(1922). Special attention is paid to the philoso-
pher’s key thesis that another person’s inner life
has no objective signs and that its recognition is
possible not on the basis of empirical observa-
tion, but as an act of moral feeling and volition.
To explain this mechanism, Vvedensky intro-
duces the notion of a “metaphysical sense” as a
special “organ” that makes it possible to affirm
the existence of both other subjectivities and
God. The paper demonstrates that this approach
anticipates contemporary debates in the phi-
losophy of mind and cognitive sciences: on the
problem of the “behavioral criterion of con-
sciousness” (J. Searle, T. Nagel), on the theory
of mind (D. Premack, G. Woodruff), as well as
phenomenological studies of intersubjectivity
(E. Husserl, M. Merleau-Ponty). Of particular
importance is the classification of types of be-
lievers (intuitive, moral, and aesthetic) intro-
duced by Vvedensky to prove the psychological
stability of religion under conditions of atheis-
tic propaganda. It is stressed that Vvedensky
interprets faith as a state of complete confi-
dence, excluding doubt, but not coinciding with
knowledge. Moreover, he considers atheism as
a form of faith as well. It is concluded that Vve-
densky’s philosophy represents an important
stage in the development of Russian thought
being an original attempt to synthesize episte-
mology, psychology, and the philosophy of
religion, which remains rather relevant for con-
temporary interdisciplinary studies of conscious-
ness and faith.

Keywords: atheism, faith, knowledge, metaphy-
sical sense, Aleksandr Vvedensky, philosophy
of religion, theory of mind.

© Салморбекова Р.Б., 2025 https://doi.org/10.31119/phlog.2025.2.258



НАУЧНЫЕ СТАТЬИ54

Ââåäåíèå

Àëåêñàíäð Èâàíîâè÷ Ââåäåíñêèé – îäèí èç âåäóùèõ ôèëîñîôîâ êîí-
öà XIX – íà÷àëà XX â., ïðåäñòàâèòåëü ïåòåðáóðãñêîé øêîëû êðèòè÷å-
ñêîé ôèëîñîôèè, êîòîðóþ ÷àñòî íàçûâàþò ðóññêèì âàðèàíòîì íåîêàíòè-
àíñòâà. Åãî íàó÷íàÿ äåÿòåëüíîñòü ñâÿçàíà ñ êàôåäðîé ôèëîñîôèè Ñàíêò-
Ïåòåðáóðãñêîãî óíèâåðñèòåòà, ãäå îí äîëãèå ãîäû ïðåïîäàâàë, ôîðìèðóÿ
öåëîå ïîêîëåíèå îòå÷åñòâåííûõ ìûñëèòåëåé.

Ââåäåíñêèé â òðàêòàòå «Î ïðåäåëàõ è ïðèçíàêàõ îäóøåâëåíèÿ» âû-
äâèãàåò òåçèñ, êîòîðûé ìîæíî ñ÷èòàòü îäíèì èç ñàìûõ çíà÷èìûõ äëÿ ôè-
ëîñîôèè ñîçíàíèÿ: ÷óæàÿ äóøåâíàÿ æèçíü íå èìååò îáúåêòèâíûõ ïðè-
çíàêîâ [7, c. 6]. Èíûìè ñëîâàìè, íèêàêîå íàáëþäàåìîå ÿâëåíèå – æåñò,
ðå÷ü, òåëåñíàÿ ðåàêöèÿ – íå ìîæåò ñëóæèòü ñòðîãèì äîêàçàòåëüñòâîì ñó-
ùåñòâîâàíèÿ ñîçíàíèÿ ó äðóãîãî. Èç ýòîãî ñëåäóåò, ÷òî ïðèçíàíèå äðóãîãî
÷åëîâåêà êàê ñóáúåêòà ñîçíàíèÿ ÿâëÿåòñÿ íå âûâîäîì èç îïûòà, à àêòîì
èíîãî ðîäà. Ââåäåíñêèé óòâåðæäàåò, ÷òî îñíîâàíèåì òàêîãî ïðèçíàíèÿ
âûñòóïàþò ìîðàëüíîå ÷óâñòâî è âîëåâîé àêò. Ìû ïðèçíàåì â äðóãîì «æè-
âóþ  äóøó»  íå  ïîòîìó,  ÷òî  îïûò  âûíóæäàåò  íàñ  ê  ýòîìó,  à  ïîòîìó,  ÷òî
íðàâñòâåííûé çàêîí è âíóòðåííÿÿ âîëÿ íàïðàâëÿþò íàñ íà ýòî ïðèçíàíèå.

Äëÿ îáúÿñíåíèÿ ýòîãî ìåõàíèçìà ôèëîñîô ââîäèò ïîíÿòèå «ìåòàôè-
çè÷åñêîãî ÷óâñòâà» – ñâîåîáðàçíîãî «îðãàíà», êîòîðûé ïîçâîëÿåò íàì
âûõîäèòü çà ïðåäåëû ýìïèðè÷åñêîãî îïûòà è óòâåðæäàòü ñóùåñòâîâàíèå
÷óæîé ñóáúåêòèâíîñòè. Ïî àíàëîãèè, èìåííî ýòî «÷óâñòâî» äåëàåò âîç-
ìîæíûì ïðèçíàíèå Áîãà: è òî è äðóãîå (è ÷óæîå ñîçíàíèå, è áîæåñòâåí-
íîå áûòèå) íå âûâîäÿòñÿ èç îïûòà, íî óòâåðæäàþòñÿ ïðàêòè÷åñêè-íðàâñò-
âåííûì îáðàçîì.

Ââåäåíñêèé ðàññóæäàåò î òîì, ÷òî, íà ïåðâûé âçãëÿä, îïûò ïîäòâåð-
æäàåò íàëè÷èå îáúåêòèâíûõ ïðèçíàêîâ ñîçíàíèÿ (îäóøåâëåíèÿ). Ìû íà-
áëþäàåì: ìóæ÷èíû îáû÷íî îáëàäàþò «ìóæñêîé äóøîé» (îïðåäåëåííûìè
ïñèõîëîãè÷åñêèìè êà÷åñòâàìè), æåíùèíû – «æåíñêîé äóøîé»; æèâîò-
íûå îäíîãî âèäà ïðîÿâëÿþò ñõîæåå ñîçíàíèå (íàïðèìåð, «äóøà ñîáàêè»
âñåãäà  ó  ñîáàêè,  à  íå  ó  êîøêè)  [7,  c.  57].  Ñëåäîâàòåëüíî,  ìîæíî  ïîäó-
ìàòü, ÷òî îáúåêòèâíûå ïðèçíàêè ÷óæîãî ñîçíàíèÿ ñóùåñòâóþò, âåäü äó-
øåâíûå ñâîéñòâà çàêîíîìåðíî ñâÿçàíû ñ òåëåñíûìè îñîáåííîñòÿìè (àíà-
òîìî-ôèçèîëîãè÷åñêèìè).

Îäíàêî Ââåäåíñêèé ïðåäîñòåðåãàåò: ýòî òîëüêî âèäèìîñòü îáúåêòèâ-
íûõ ïðèçíàêîâ. Ìû ñêëîííû ñâÿçûâàòü òåëåñíûå ÷åðòû ñ îïðåäåëåííîé
ïñèõèêîé, íî íà ñàìîì äåëå ýòî íå ñòðîãèå äîêàçàòåëüñòâà ñîçíàíèÿ, à
ëèøü ýìïèðè÷åñêèå êîððåëÿöèè.

Ìóæ÷èíà ìîæåò îáëàäàòü âíåøíå «ìóæåñòâåííûìè» ÷åðòàìè, íî
èìåòü ýìîöèîíàëüíóþ ÷óâñòâèòåëüíîñòü, îáû÷íî ïðèïèñûâàåìóþ «æåí-
ñêîìó» õàðàêòåðó. Íàðóæíîñòü íå ãàðàíòèðóåò äóøåâíîãî ñîäåðæàíèÿ –
åñòü òîëüêî âåðîÿòíîñòíàÿ ñâÿçü. Ñîáàêè è êîøêè äåìîíñòðèðóþò ðàçíîå
ïîâåäåíèå. Ìû óâåðåíû, ÷òî «ñîáà÷üÿ» ïñèõèêà ñîîòâåòñòâóåò ñîáàêå, à
«êîøà÷üÿ» – êîøêå. Íî, ñòðîãî ãîâîðÿ, ó íàñ íåò äîêàçàòåëüñòâ ñîçíàíèÿ
äàæå ó ÷åëîâåêà, à òåì áîëåå ó æèâîòíûõ. Ìû ëèøü äåëàåì âûâîä ïî
àíàëîãèè è ïî ïðèâû÷êå.

Ââåäåíñêèé ôàêòè÷åñêè ïðåäâîñõèùàåò ñîâðåìåííûå äèñêóññèè î
«ïîâåäåí÷åñêîì êðèòåðèè ñîçíàíèÿ». Îí ïîêàçûâàåò, ÷òî ïîâåäåíèå è



Салморбекова Р.Б. Психологические взгляды А.И. Введенского на веру в Бога 55

ôèçèîëîãèÿ íå ãàðàíòèðóþò íàëè÷èÿ ñóáúåêòèâíîãî îïûòà. Â àíàëèòè÷å-
ñêîé ôèëîñîôèè XX â. ýòî ðàçâèëè Äæ. Ñåðë («êèòàéñêàÿ êîìíàòà») [9] è
Ò. Íàãåëü («Êàêîâî áûòü ëåòó÷åé ìûøüþ?») [8]. Îíè óòâåðæäàëè, ÷òî
ìîæíî íàáëþäàòü ôóíêöèîíàëüíûå ïðèçíàêè, íî íåëüçÿ äîêàçàòü ñóáú-
åêòèâíîå ïåðåæèâàíèå. Â êîãíèòèâíîé íàóêå ýòî ñîîòâåòñòâóåò ïðîáëåìå
êîððåëÿöèè ìîçãà è ñîçíàíèÿ: ìû çíàåì, ÷òî îïðåäåëåííûå ñîñòîÿíèÿ
ìîçãà ñâÿçàíû ñ îïðåäåëåííûìè ïåðåæèâàíèÿìè, íî íå ìîæåì ñòðîãî
äîêàçàòü, ÷òî ó äðóãîãî ÷åëîâåêà äåéñòâèòåëüíî åñòü «îïûò». Êëþ÷åâîé
ïàðàäîêñ: õîòÿ îïûò, êàê êàæåòñÿ, «ïîäòâåðæäàåò» ñâÿçü òåëåñíûõ ïðè-
çíàêîâ è äóøåâíîé æèçíè, ýòà ñâÿçü íå ÿâëÿåòñÿ äîêàçàòåëüñòâîì. Ââå-
äåíñêèé ïîêàçûâàåò, ÷òî ñîçíàíèå íåëüçÿ âûâåñòè èç àíàòîìèè èëè ïîâå-
äåíèÿ – ïðèçíàíèå ÷óæîé äóøè åñòü íå ðåçóëüòàò íàáëþäåíèÿ, à àêò
«ìåòàôèçè÷åñêîãî ÷óâñòâà».

Â àíãëî-àìåðèêàíñêîé òðàäèöèè XX â. (Ó. Äæåéìñ, Ã. Ðàéëü, Ë. Âèò-
ãåíøòåéí, Äæ. Îñòèí) îáñóæäàëàñü íåâîçìîæíîñòü äîêàçàòü ñóùåñòâîâà-
íèå ÷óæîãî ñîçíàíèÿ ñòðîãî ëîãè÷åñêè. Îäíàêî áîëüøèíñòâî ôèëîñîôîâ
ñêëîííû ñ÷èòàòü ïðîáëåìó «ðàñòâîðåííîé» â ïðàêòèêå ÿçûêà: ìû ãîâî-
ðèì î äðóãèõ ëþäÿõ êàê î ñîçíàòåëüíûõ ñóùåñòâàõ ïîòîìó, ÷òî òàê óñò-
ðîåíû íàø ÿçûê è ñîöèàëüíîå âçàèìîäåéñòâèå. Ñîâðåìåííûå ôèëîñîôû
ñêîðåå îòêàçàëèñü áû îò «ìåòàôèçè÷åñêîãî ÷óâñòâà» êàê îòäåëüíîãî îð-
ãàíà. Íî ñàìà ïîñòàíîâêà Ââåäåíñêîãî áëèçêà ïî äóõó ê ïîçèöèè ïîçä-
íåãî Âèòãåíøòåéíà: íåëüçÿ äîêàçàòü ÷óæóþ äóøó, íî ìîæíî òîëüêî ïðè-
çíàâàòü åå ÷åðåç ïðàêòèêó.

Â ôåíîìåíîëîãèè (Ý. Ãóññåðëü, Ì. Øåëåð, Ì. Ìåðëî-Ïîíòè) àêöåíò
ñìåñòèëñÿ ê «ïåðåæèâàíèþ äðóãîãî»: ÷óæîå ñîçíàíèå äàíî íå ÷åðåç äî-
êàçàòåëüñòâî, à ÷åðåç èíòåðñóáúåêòèâíîñòü – íåïîñðåäñòâåííîå ïåðåæè-
âàíèå îáùåíèÿ è òåëåñíîñòè. Çäåñü ïîçèöèÿ Ââåäåíñêîãî îêàçûâàåòñÿ
áëèæå: îí òàêæå óòâåðæäàåò, ÷òî ëîãè÷åñêîãî âûâîäà íåäîñòàòî÷íî,
íóæíî îñîáîå îñíîâàíèå («ìåòàôèçè÷åñêîå ÷óâñòâî»).

Ñåãîäíÿ êîãíèòèâíûå íàóêè ïîäòâåðæäàþò: ìû èñïîëüçóåì òåîðèþ
ðàçóìà (Theory of Mind) – âðîæäåííóþ ñïîñîáíîñòü ïðèïèñûâàòü äðóãèì
àãåíòàì ñîçíàíèå [10]. Ýòà êîãíèòèâíàÿ ñïîñîáíîñòü ôóíêöèîíàëüíî íà-
ïîìèíàåò òî, ÷òî Ââåäåíñêèé íàçûâàë «ìåòàôèçè÷åñêèì ÷óâñòâîì». Ðàç-
íèöà ëèøü â òîì, ÷òî ñîâðåìåííàÿ ïñèõîëîãèÿ îáúÿñíÿåò åå ýâîëþöèîí-
íî-áèîëîãè÷åñêè, à íå ìåòàôèçè÷åñêè.

Òàêîé ïîäõîä ðåçêî îòëè÷àåò Ââåäåíñêîãî îò ãîñïîäñòâóþùèõ â XIX â.
ìàòåðèàëèñòè÷åñêèõ êîíöåïöèé, êîòîðûå îáúÿñíÿëè ñîçíàíèå èñêëþ÷è-
òåëüíî ÷åðåç ôèçèîëîãè÷åñêèå ïðîöåññû è ñ÷èòàëè åãî ôóíêöèåé ìîçãà.
Ââåäåíñêèé æå ïîêàçûâàåò îãðàíè÷åííîñòü òàêîãî ðåäóêöèîíèçìà è ïîä-
÷åðêèâàåò, ÷òî ðåàëüíîñòü ñîçíàíèÿ íåëüçÿ âûâåñòè èç òåëåñíûõ ÿâëåíèé.

Ïàðàëëåëü ìåæäó ÷óæèì ñîçíàíèåì è Áîãîì

Îñîáîå  ìåñòî  â  åãî  íàñëåäèè  çàíèìàåò  ñòàòüÿ  «Ñóäüáà  âåðû  â  Áîãà  â
áîðüáå ñ àòåèçìîì» (1922) [6], íàïèñàííàÿ â ïåðèîä àêòèâíîãî ðàñïðî-
ñòðàíåíèÿ àòåèñòè÷åñêîé ïðîïàãàíäû â Ñîâåòñêîé Ðîññèè. Â ýòîì òåêñòå
Ââåäåíñêèé îáðàùàåòñÿ ê àíàëèçó ïðèðîäû ðåëèãèîçíîé âåðû, åå ïñèõî-
ëîãè÷åñêèõ îñíîâàíèé è óñòîé÷èâîñòè â óñëîâèÿõ äàâëåíèÿ ñî ñòîðîíû
íàó÷íîãî ìàòåðèàëèçìà è àòåèçìà [3].



НАУЧНЫЕ СТАТЬИ56

Â ýòîé ñòàòüå è ðÿäå äðóãèõ ðàáîò Ââåäåíñêèé ïîä÷åðêèâàë: âîïðîñ î
ñóùåñòâîâàíèè Áîãà íàó÷íî íåðàçðåøèì. Íè òåèçì, íè àòåèçì íå ìîãóò
îáëàäàòü ñèñòåìîé ñòðîãèõ äîêàçàòåëüñòâ, ïîñêîëüêó ïðåäìåò âûõîäèò çà
ïðåäåëû ÷åëîâå÷åñêîãî îïûòà è âîçìîæíîñòåé ïîçíàíèÿ.

Ââåäåíñêèé óòâåðæäàåò: ñóùåñòâîâàíèå ÷óæîãî ñîçíàíèÿ è ñóùåñò-
âîâàíèå Áîãà – ïðîáëåìû îäíîãî ïîðÿäêà. Â îáîèõ ñëó÷àÿõ ëîãè÷åñêîå
äîêàçàòåëüñòâî íåâîçìîæíî. Ìû íå ìîæåì äîêàçàòü íè íàëè÷èå ñóáúåê-
òèâíîãî îïûòà ó äðóãèõ ëþäåé, íè áûòèå Áîãà. Ýìïèðè÷åñêèé îïûò íå
äàåò îêîí÷àòåëüíûõ îñíîâàíèé: ìû âèäèì ïîâåäåíèå ÷åëîâåêà, íî íå âè-
äèì åãî ñîçíàíèÿ; ìû íàáëþäàåì ìèð, íî íå ìîæåì íåïîñðåäñòâåííî íà-
áëþäàòü òðàíñöåíäåíòíîå.

Îäíàêî íà ïðàêòèêå ìû ïî÷òè âñåãäà ïðèçíàåì è òî, è äðóãîå. Ìû äî-
âåðÿåì òåçèñó î òîì, ÷òî äðóãèå îáëàäàþò ñîçíàíèåì, è ìíîãèå ïðèíèìà-
þò èäåþ Áîãà  êàê ðåàëüíîñòü,  ðåãóëèðóþùóþ íðàâñòâåííóþ æèçíü.  Òà-
êèì îáðàçîì, Ââåäåíñêèé ïîêàçûâàåò, ÷òî âåðà â ÷óæîå ñîçíàíèå è âåðà â
Áîãà èìåþò îäèíàêîâóþ ãíîñåîëîãè÷åñêóþ ñòðóêòóðó: îáå âûõîäÿò çà
ïðåäåëû ýìïèðè÷åñêèõ äîêàçàòåëüñòâ è îñíîâàíû íà îñîáîì «ïðàêòè÷å-
ñêîì ïðèçíàíèè» [5, ñ. 36–41].

Â àêòóàëüíîé ôèëîñîôèè âñåãäà àêòèâíî îáñóæäàëñÿ âîïðîñ î òîì,
êàê ìû çíàåì, ÷òî ó äðóãèõ åñòü ñîçíàíèå [2].  Ð. Äåêàðò óòâåðæäàë: ìû
äîñòîâåðíî çíàåì òîëüêî ñîáñòâåííîå ñîçíàíèå, à ñóùåñòâîâàíèå ÷óæîé
äóøè âûâîäèì ÷åðåç àíàëîãèþ. Äæ. Ñò. Ìèëëü è äðóãèå ýìïèðèêè ñ÷è-
òàëè, ÷òî ìû ïðåäïîëàãàåì ñîçíàíèå ó äðóãèõ ïî ñõîäñòâó èõ ïîâåäåíèÿ ñ
íàøèì. Ââåäåíñêèé æå êðèòèêóåò ýòó ïðîñòóþ àíàëîãèþ: ïîâåäåíèå íå
ãàðàíòèðóåò âíóòðåííåé æèçíè.

Êàíò ñ÷åë äîêàçàòåëüñòâà ñóùåñòâîâàíèÿ Áîãà (îíòîëîãè÷åñêîå, êîñ-
ìîëîãè÷åñêîå è òåëåîëîãè÷åñêîå) íåñîñòîÿòåëüíûìè íà óðîâíå «òåîðåòè-
÷åñêîãî ðàçóìà». Îäíàêî âåðó â Áîãà îí ïðèçíàë ïîñòóëàòîì ïðàêòè÷å-
ñêîãî ðàçóìà: ìîðàëü òðåáóåò äîïóùåíèÿ ñâîáîäû, áåññìåðòèÿ è Áîãà [1].
Ââåäåíñêèé ïîâòîðÿåò êàíòîâñêèé õîä, íî ïåðåíîñèò åãî â ïëîñêîñòü ãíî-
ñåîëîãèè: Áîã íåäîêàçóåì, íî ïðèçíàíèå åãî ïîõîæå íà ïðèçíàíèå ÷óæî-
ãî ñîçíàíèÿ – ýòî àêò âåðû, íåîáõîäèìûé äëÿ îðèåíòàöèè â ìèðå [7].

Ìû âèäèì, êàê ÷åëîâåê óëûáàåòñÿ. Ìû ïðåäïîëàãàåì: îí ðàäóåòñÿ. Íî
ðàäîñòü ìû íå íàáëþäàåì íàïðÿìóþ – ìû âèäèì òîëüêî âûðàæåíèå ëèöà.
Òî÷íî òàê æå â âåðå ìû ïðåäïîëàãàåì íàëè÷èå Áîãà, èñõîäÿ íå èç ïðÿìîãî
îïûòà, à èç âíóòðåííèõ ïîáóæäåíèé (íðàâñòâåííîãî ÷óâñòâà, ñòðåìëåíèÿ ê
ñïðàâåäëèâîñòè). Ñîáàêà âèëÿåò õâîñòîì: ìû èíòåðïðåòèðóåì ýòî êàê ðà-
äîñòü. Íî ýòî íå ñòðîãèé âûâîä, à íàøå äîâåðèå ê èíòåðïðåòàöèè. Àíàëî-
ãè÷íî, ðåëèãèîçíûé ÷åëîâåê âèäèò â ïîðÿäêå ïðèðîäû ïðîÿâëåíèå Áîãà,
íî ýòî íå äîêàçàòåëüñòâî, à àêò âåðû. Èç ýòîãî ñëåäóåò êëþ÷åâîé òåçèñ: âå-
ðà â Áîãà – ýòî íå çíàíèå, à óáåæäåíèå, êîòîðîå íå ïðîòèâîðå÷èò íàóêå.
Âåðà çàíèìàåò îñîáóþ ïîçèöèþ: îíà íå ÿâëÿåòñÿ äîêàçàòåëüñòâîì, íî è íå
ïðîòèâîðå÷èò ðàöèîíàëüíîñòè. Îíà ïðèíàäëåæèò ê ñôåðå «ìåòàôèçè÷å-
ñêîãî ÷óâñòâà» è ïðàêòè÷åñêîãî ðàçóìà, à íå òåîðåòè÷åñêîé íàóêè.

Èíòåðåñíî, ÷òî Ââåäåíñêèé ïðèðàâíèâàåò àòåèçì ê äîãìàòèçìó. Óò-
âåðæäåíèå àòåèñòà, ÷òî Áîãà íåò, ñòîëü æå íåäîêàçóåìî, êàê è óòâåðæäå-
íèå âåðóþùåãî, ÷òî Áîã åñòü. Ïîýòîìó, ïîëàãàåò Ââåäåíñêèé, è ðåëèãèÿ,
è àòåèçì íàõîäÿòñÿ âíå ñôåðû ñòðîãîãî çíàíèÿ, òàê êàê îáå ýòè ïîçèöèè



Салморбекова Р.Б. Психологические взгляды А.И. Введенского на веру в Бога 57

îñíîâûâàþòñÿ íà óáåæäåíèÿõ. Ýòî âïîëíå ñîãëàñóåòñÿ ñ òåì, êàê òðàêòî-
âàëè ýòîò âîïðîñ â XX â. – íàïðèìåð, Âèòãåíøòåéí ïèñàë, ÷òî òðàíñöåí-
äåíòíîå ìîæíî ëèøü «ïîêàçûâàòü», íî íå äîêàçûâàòü. Äæ. Ñåðë â ñòàòüå
«Minds, Brains and Programs» [9] (1980) óòâåðæäàë, ÷òî äàæå ñëîæíûå
âû÷èñëèòåëüíûå ñèñòåìû íå ãàðàíòèðóþò ñîçíàíèÿ. Ýòî ïðèìåð òîãî,
êàê ýìïèðè÷åñêàÿ íàóêà íå ìîæåò îêîí÷àòåëüíî ðåøèòü âîïðîñ î «êà÷å-
ñòâå ñóáúåêòèâíîñòè». Àíàëîãè÷íî – íè òåèçì, íè àòåèçì íå ìîãóò áûòü
ïîäòâåðæäåíû íàó÷íî. Â ôèëîñîôèè íàóêè (Ê. Ïîïïåð, Ò. Êóí) íåîäíî-
êðàòíî ïîä÷åðêèâàëîñü, ÷òî íàó÷íûå òåîðèè âñåãäà îãðàíè÷åíû îáëàñòüþ
ïðèìåíèìîñòè. Òàê, Ïîïïåð ïðÿìî ïèñàë, ÷òî âîïðîñ î ñóùåñòâîâàíèè
Áîãà ëåæèò âíå îáëàñòè ôàëüñèôèöèðóåìîñòè è, çíà÷èò, íå ìîæåò áûòü
íè íàó÷íî ïîäòâåðæäåí, íè íàó÷íî îïðîâåðãíóò.

Â ñòàòüå «Ñóäüáà âåðû â Áîãà â áîðüáå ñ àòåèçìîì» Ââåäåíñêèé ïðåä-
ëàãàåò ïñèõîëîãè÷åñêóþ êëàññèôèêàöèþ âåðóþùèõ, ïîêàçûâàþùóþ,
÷òî óñòîé÷èâîñòü ðåëèãèè îáúÿñíÿåòñÿ íå òîëüêî êóëüòóðíîé òðàäèöèåé,
íî è ôóíäàìåíòàëüíûìè îñíîâàíèÿìè ÷åëîâå÷åñêîé ïñèõèêè. Îí âûäå-
ëÿåò òðè ãðóïïû âåðóþùèõ: èíòóèòèâíî âåðóþùèå, ìîðàëüíî âåðóþùèå
è ýñòåòè÷åñêè âåðóþùèå.

Èíòóèòèâíî âåðóþùèå – ýòî òàêèå ëþäè, êîòîðûå ïåðåæèâàþò íåïî-
ñðåäñòâåííîå îùóùåíèå ïðèñóòñòâèÿ Áîãà, ïîäîáíîå ÷óâñòâåííîìó âîñ-
ïðèÿòèþ. Ââåäåíñêèé ïðèâîäèò ñâèäåòåëüñòâà ìèñòè÷åñêîãî îïûòà (ðå-
ëèãèîçíîå ñîçåðöàíèå ïðèðîäû, ìîëèòâà, ýêñòàòè÷åñêèå ñîñòîÿíèÿ) è
ññûëàåòñÿ íà Ó. Äæåéìñà, óòâåðæäàâøåãî â «Ìíîãîîáðàçèè ðåëèãèîçíî-
ãî îïûòà», ÷òî ïåðåæèâàíèÿ, ñîîòâåòñòâóþùèå ýòèì ñîñòîÿíèÿì, èìåþò
ñóáúåêòèâíóþ ñèëó äîñòîâåðíîñòè, äîñòàòî÷íóþ äëÿ òîãî, ÷òîáû ÷åëîâåê
ñ÷èòàë ïåðåæèâàåìûå èì ñîñòîÿíèÿ âïîëíå ðåàëüíûìè. Òàêèì îáðàçîì,
äëÿ èíòóèòèâíî âåðóþùèõ Áîã ñòîëü æå ðåàëåí, êàê öâåòà èëè çâóêè. È
õîòÿ â ïñèõîëîãèè ïîäîáíûå ñîñòîÿíèÿ èíòåðïðåòèðóþòñÿ êàê èçìåíåí-
íûå ñîñòîÿíèÿ ñîçíàíèÿ, Ââåäåíñêèé íàñòàèâàåò íà òîì, ÷òî èõ ìàññîâîå
ðàñïðîñòðàíåíèå è èíòåíñèâíîñòü äåëàþò ðåëèãèîçíóþ âåðó ïñèõîëîãè-
÷åñêè ïðî÷íîé.

Ìîðàëüíî  âåðóþùèå  –  ýòî  òàêèå  ëþäè,  äëÿ  êîòîðûõ  âåðà  ñâÿçàíà  ñ
÷óâñòâîì íðàâñòâåííîãî çàêîíà. Ñîâåñòü óêàçûâàåò ÷åëîâåêó íà åãî óíè-
êàëüíîå äîñòîèíñòâî, òðåáóÿ ðàññìàòðèâàòü ëè÷íîñòü êàê âûñøóþ öåí-
íîñòü. Ïî àíàëîãèè ñ êàíòîâñêèì ó÷åíèåì î ïîñòóëàòàõ ïðàêòè÷åñêîãî
ðàçóìà âåðà â áåññìåðòèå äóøè è Áîãà îêàçûâàåòñÿ ó Ââåäåíñêîãî ëîãè-
÷åñêèì ñëåäñòâèåì íðàâñòâåííîãî îïûòà. Àòåèçì, èñêëþ÷àþùèé òðàíñ-
öåíäåíòíîå, ðèñêóåò ñâåñòè ÷åëîâåêà ê «ðàçóìíîìó æèâîòíîìó», ÷òî
ïðîòèâîðå÷èò áàçîâûì ìîðàëüíûì èíòóèöèÿì. Ïîýòîìó ìîðàëüíàÿ îñíî-
âà âåðû îñòàåòñÿ îäíèì èç ñàìûõ óñòîé÷èâûõ ïñèõîëîãè÷åñêèõ ìåõà-
íèçìîâ åå ñîõðàíåíèÿ.

Ýñòåòè÷åñêè âåðóþùèå õàðàêòåðèçóþòñÿ òåì, ÷òî ïðèâåðæåííîñòü
ðåëèãèè ó íèõ ñâÿçàíà ñ  êðàñîòîé è öåëîñòíîñòüþ êàðòèíû ìèðà.  Öåëî-
ñòíîñòü, Áîã êàê òâîðåö è óïðàâèòåëü ïðèäàþò ìèðó âíóòðåííèé ñìûñë è
ãàðìîíèþ. Êðàñîòà, èäåÿ îäóõîòâîðåííîé âñåëåííîé ýñòåòè÷åñêè áîãà÷å
ìåõàíèñòè÷åñêîãî íàòóðàëèçìà. Ýòà óñòàíîâêà áëèçêà ê ïîçèöèè Ì. Øå-
ëåðà, äëÿ êîòîðîãî ðåëèãèîçíûé îïûò âûðàæàåò íå òîëüêî ýòè÷åñêîå, íî
è ýñòåòè÷åñêîå èçìåðåíèå ÷åëîâå÷åñêîãî äóõà.



НАУЧНЫЕ СТАТЬИ58

Ââåäåíñêèé äåëàåò âûâîä, ÷òî àòåèñòè÷åñêàÿ ïðîïàãàíäà íèêîãäà íå
óíè÷òîæèò ðåëèãèþ, à, íàïðîòèâ, ïàðàäîêñàëüíûì îáðàçîì ñìîæåò åå
óêðåïèòü. Íàïàäêè íà ðåëèãèþ âûçûâàþò îáðàòíûé ýôôåêò – ïðîáóæ-
äàþò èíòåðåñ ê âîïðîñàì âåðû. Îí îòìå÷àåò, ÷òî äàæå â óñëîâèÿõ àêòèâ-
íîé àòåèñòè÷åñêîé ïðîïàãàíäû 1920-õ ãã. ñðåäè èíòåëëèãåíöèè ñîõðà-
íÿëñÿ (è äàæå óñèëèâàëñÿ) èíòåðåñ ê ðåëèãèîçíûì èäåÿì. Òàêèì îáðà-
çîì, ïñèõîëîãè÷åñêèå îñíîâàíèÿ âåðû (èíòóèöèÿ, ìîðàëü, ýñòåòèêà), ïî
ìíåíèþ Ââåäåíñêîãî, ãëóáæå ðàöèîíàëüíûõ àðãóìåíòîâ. Îíè îáåñïå÷è-
âàþò óñòîé÷èâîñòü ðåëèãèîçíîãî ìèðîâîççðåíèÿ, â òî âðåìÿ êàê àòåèçì,
îñòàâàÿñü âîçìîæíûì ìèðîâîççðåí÷åñêèì âûáîðîì, íå ìîæåò ïðåòåíäî-
âàòü íà íàó÷íóþ èñòèíó ââèäó íåäîêàçóåìîñòè åãî ïîëîæåíèé.

Ââåäåíñêèé ïèøåò: «×òî òàêîå âåðà? Óâåðåííîñòü, èñêëþ÷àþùàÿ ñî-
ñòîÿíèå ñîìíåíèÿ… âåðà åñòü ñîñòîÿíèå, èñêëþ÷àþùåå ñîìíåíèå» [5,
ñ. 39]. Çäåñü âåðà îïðåäåëÿåòñÿ ÷åðåç ïñèõîëîãè÷åñêóþ õàðàêòåðèñòèêó:
ýòî íå òåîðåòè÷åñêàÿ êàòåãîðèÿ, à âíóòðåííåå ñîñòîÿíèå ñóáúåêòà. ×åëî-
âåê âåðèò òîãäà, êîãäà åãî óáåæäåííîñòü íàñòîëüêî ñèëüíà, ÷òî ñîìíåíèå
íå âîçíèêàåò. Âåðóþùèé àáñîëþòíî óáåæäåí â ñóùåñòâîâàíèè Áîãà, äà-
æå åñëè îí íå ðàñïîëàãàåò ðàöèîíàëüíûìè äîêàçàòåëüñòâàìè. Àíàëîãè÷-
íî, ìû ìîæåì âåðèòü â íàäåæíîñòü äðóãà, íå èìåÿ ñòðîãèõ ãàðàíòèé.

Ââåäåíñêèé ïîä÷åðêèâàåò: çíàíèå – ýòî ðàöèîíàëüíî îáîñíîâàííàÿ
èñòèíà, ïîäòâåðæäåííàÿ ëîãèêîé èëè îïûòîì; âåðà – ýòî ïñèõîëîãè÷å-
ñêîå ñîñòîÿíèå óáåæäåííîñòè, êîòîðîå íå òîæäåñòâåííî çíàíèþ [5, ñ. 39–
40]. Òàêèì îáðàçîì, âåðà ìîæåò ñîâïàäàòü ñî çíàíèåì (íàïðèìåð, âåðà â
òî, ÷òî çàâòðà âçîéäåò ñîëíöå), íî íå îáÿçàòåëüíî. Åå ñèëà çàêëþ÷àåòñÿ
íå â äîêàçàòåëüñòâàõ, à â ñóáúåêòèâíîé íåñîìíåííîñòè.

Èíòåðåñíî, ÷òî Ââåäåíñêèé íàçûâàåò íåâåðèå òîæå ôîðìîé âåðû: åñ-
ëè âåðà – ýòî óáåæäåííîñòü â èñòèííîñòè ÷åãî-òî, òî íåâåðèå – ýòî óáåæ-
äåííîñòü â ëîæíîñòè ýòîãî ÷åãî-òî. È òî, è äðóãîå èñêëþ÷àþò ñîìíåíèå.
Ñëåäîâàòåëüíî, àòåèçì è ðåëèãèÿ ïñèõîëîãè÷åñêè óñòðîåíû îäèíàêîâî: è
òîò, è äðóãîé ïðåäñòàâëÿþò ñîáîé «óâåðåííîñòü áåç ñîìíåíèÿ», òîëüêî ñ
ðàçíûì çíàêîì. Òåèñò óâåðåí: «Áîã ñóùåñòâóåò». Àòåèñò óâåðåí: «Áîãà
íåò». Ñ òî÷êè çðåíèÿ ïñèõîëîãèè ýòî îäíî è òî æå ñîñòîÿíèå – ïîëíàÿ
óáåæäåííîñòü, èñêëþ÷àþùàÿ ñîìíåíèå.

Îñîáàÿ ðîëü îòâîäèòñÿ ñîìíåíèþ. Â îòëè÷èå îò âåðû è íåâåðèÿ, ñî-
ìíåíèå íå èñêëþ÷àåò àëüòåðíàòèâû. Îíî ïðåäïîëàãàåò îòêðûòîñòü âî-
ïðîñà. Ñîìíåíèå – ýòî ïðîìåæóòî÷íîå ñîñòîÿíèå, êîòîðîå Ââåäåíñêèé
îòëè÷àåò îò óâåðåííîñòè. Âåðà âñåãäà èñêëþ÷àåò ñîìíåíèå, íî ýòî íå äå-
ëàåò åå çíàíèåì: îíà îñòàåòñÿ ñóáúåêòèâíûì ñîñòîÿíèåì, à íå îáúåêòèâ-
íîé èñòèíîé. Àãíîñòèê, ñîìíåâàþùèéñÿ â ñóùåñòâîâàíèè Áîãà, îòëè÷à-
åòñÿ è îò âåðóþùåãî, è îò àòåèñòà. Åãî ïîçèöèÿ íå ñîäåðæèò «óâåðåííî-
ñòè» è õàðàêòåðèçóåòñÿ ïðèçíàíèåì íåîïðåäåëåííîñòè.

Äëÿ Ââåäåíñêîãî âåðà – ýòî óâåðåííîñòü áåç ñîìíåíèÿ, êîòîðàÿ îòëè-
÷àåòñÿ îò çíàíèÿ (òàê êàê íå ïðåäïîëàãàåò äîêàçàòåëüñòâ), íå îòëè÷èìà
ïî ïñèõîëîãè÷åñêîé ñòðóêòóðå îò íåâåðèÿ (îáà èñêëþ÷àþò ñîìíåíèå),
ïðîòèâîïîëîæíà ñîìíåíèþ, êîòîðîå âûðàæàåò îòêðûòîñòü âîïðîñà. Òà-
êèì  îáðàçîì,  âåðà  â  Áîãà  ó  íåãî  îêàçûâàåòñÿ  íå  íàó÷íûì  çíàíèåì,  íî
ñóáúåêòèâíî íåïðåëîæíûì ñîñòîÿíèåì, ñòîëü æå óñòîé÷èâûì, êàê è ëþ-
áîå çíàíèå.



Салморбекова Р.Б. Психологические взгляды А.И. Введенского на веру в Бога 59

Çàêëþ÷åíèå

Ôèëîñîôñêèå ïîñòðîåíèÿ Ââåäåíñêîãî çàíèìàþò îñîáîå ìåñòî â èñòî-
ðèè  ðóññêîé  ìûñëè  ðóáåæà  XIX–XX  ââ.  [4]  Åãî  òðàêòàò  «Î  ïðåäåëàõ  è
ïðèçíàêàõ îäóøåâëåíèÿ» è ñòàòüÿ «Ñóäüáà âåðû â Áîãà â áîðüáå ñ àòåèç-
ìîì» ïîçâîëÿþò ðàññìàòðèâàòü ïðîáëåìó ÷óæîãî ñîçíàíèÿ è ïðîáëåìó
ñóùåñòâîâàíèÿ Áîãà êàê ýïèñòåìîëîãè÷åñêè îäíîðîäíûå. Îáà âîïðîñà
ëåæàò çà ïðåäåëàìè ýìïèðè÷åñêîãî îïûòà è íå ìîãóò áûòü ïðåäìåòîì
ñòðîãîãî íàó÷íîãî äîêàçàòåëüñòâà.

Ââåäåíñêèé ïîêàçàë, ÷òî ïðèçíàíèå ÷óæîé äóøè è ïðèçíàíèå Áîãà íå
ÿâëÿþòñÿ ñëåäñòâèåì íàáëþäåíèé èëè ëîãè÷åñêèõ âûâîäîâ, à ïðåäñòàâ-
ëÿþò ñîáîé àêòû «ïðàêòè÷åñêîãî ïðèçíàíèÿ», îïèðàþùèåñÿ íà íðàâñò-
âåííîå ÷óâñòâî è âîëåâîå ðåøåíèå. Åãî êîíöåïöèÿ «ìåòàôèçè÷åñêîãî
÷óâñòâà» ïðåäâîñõèùàåò ñîâðåìåííûå äèñêóññèè â ôèëîñîôèè ñîçíàíèÿ,
êîãíèòèâíûõ íàóêàõ è ôèëîñîôèè ðåëèãèè.

Ïñèõîëîãè÷åñêèå îñíîâàíèÿ âåðû (èíòóèòèâíîå, ìîðàëüíîå è ýñòåòè-
÷åñêîå), âûäåëåííûå Ââåäåíñêèì, äåìîíñòðèðóþò, ÷òî óñòîé÷èâîñòü ðå-
ëèãèîçíîãî ìèðîâîççðåíèÿ îáúÿñíÿåòñÿ ãëóáèííûìè ñòðóêòóðàìè ÷åëî-
âå÷åñêîé ïñèõèêè, à íå òîëüêî ðàöèîíàëüíûìè àðãóìåíòàìè. Ïðè ýòîì
àòåèçì, ñòîëü æå íåäîêàçóåìûé, êàê è òåèçì, îêàçûâàåòñÿ ðàçíîâèäíî-
ñòüþ âåðû – óáåæäåííîñòüþ, èñêëþ÷àþùåé ñîìíåíèå.

Òàêèì îáðàçîì, Ââåäåíñêèé êðèòè÷åñêè ðàçâèë êàíòîâñêóþ ëèíèþ
ðàçãðàíè÷åíèÿ çíàíèÿ è âåðû, ïîêàçàâ, ÷òî âåðà çàíèìàåò ñàìîñòîÿòåëü-
íîå ìåñòî â ÷åëîâå÷åñêîì îïûòå è íå ìîæåò áûòü ñâåäåíà ê ìåòàôèçè÷å-
ñêèì äîãìàì èëè íàó÷íûì ïîñòðîåíèÿì.

Âûâîäû

1. Ââåäåíñêèé ñôîðìóëèðîâàë îäèí èç êëþ÷åâûõ òåçèñîâ ôèëîñîôèè
ñîçíàíèÿ: ÷óæàÿ äóøåâíàÿ æèçíü íå èìååò îáúåêòèâíûõ ïðèçíàêîâ, è åå
ïðèçíàíèå âîçìîæíî ëèøü êàê àêò ìîðàëüíî-âîëåâîé óñòàíîâêè.

2. Ââåäåíñêèé ââåë ïîíÿòèå «ìåòàôèçè÷åñêîãî ÷óâñòâà», îáúÿñíÿþ-
ùåãî âîçìîæíîñòü âûõîäà çà ïðåäåëû îïûòà è ïðèçíàíèÿ êàê ÷óæîãî
ñîçíàíèÿ, òàê è ñóùåñòâîâàíèÿ Áîãà.

3. Ïàðàëëåëü ìåæäó âåðîé â ÷óæóþ äóøó è âåðîé â Áîãà ñâèäåòåëüñò-
âóåò î åäèíîé ãíîñåîëîãè÷åñêîé ñòðóêòóðå ýòèõ àêòîâ: â îáîèõ ñëó÷àÿõ
ðå÷ü èäåò íå î çíàíèè, à îá óáåæäåíèè.

4. Ïñèõîëîãè÷åñêàÿ êëàññèôèêàöèÿ âåðóþùèõ (èíòóèòèâíûå, ìî-
ðàëüíûå, ýñòåòè÷åñêèå) ïîä÷åðêèâàåò, ÷òî óñòîé÷èâîñòü ðåëèãèè îáó-
ñëîâëåíà ôóíäàìåíòàëüíûìè ñâîéñòâàìè ÷åëîâå÷åñêîé ïñèõèêè.

5. Àòåèçì ó Ââåäåíñêîãî òðàêòóåòñÿ êàê ñèììåòðè÷íàÿ ôîðìà âåðû:
è òåèçì, è àòåèçì ÿâëÿþòñÿ ðàçíîâèäíîñòÿìè óáåæäåííîñòè, èñêëþ÷àþ-
ùåé ñîìíåíèå.

6. Èäåè Ââåäåíñêîãî ïðåäâîñõèùàþò ñîâðåìåííóþ ôèëîñîôèþ ñîçíà-
íèÿ (Íàãåëü, Ñåðë), ôåíîìåíîëîãèþ èíòåðñóáúåêòèâíîñòè (Ãóññåðëü, Ìåð-
ëî-Ïîíòè) è êîãíèòèâíûå êîíöåïöèè «òåîðèè ðàçóìà».

7. Ôèëîñîôèÿ Ââåäåíñêîãî ïðåäñòàâëÿåò ñîáîé êðèòèêó ìàòåðèàëè-
ñòè÷åñêîãî ðåäóêöèîíèçìà XIX â. è ïîïûòêó ñèíòåçà ãíîñåîëîãèè, ïñè-
õîëîãèè è ôèëîñîôèè ðåëèãèè.



НАУЧНЫЕ СТАТЬИ60

Литература
И с с л е д о в а н и я

1. Белов В.Н. Апологет морали: А.И. Введенский // Вече. Альманах русской фи-
лософии и культуры. Вып. 12. С. 1999. С. 106–113.

2. Малинов АВ. «Психофизический закон» А.И. Введенского и его критики // Алек-
сандр Иванович Введенский и его философская эпоха / Под ред. И.Д. Осипова.
СПб.: СПбГУ, 2006. С. 73–128.

3. Нижников С.А. К специфике русского неокантианства (заметки о философии ве-
ры А.И. Введенского) // Вестник Российского университета дружбы народов.
Серия: Философия. 1998. № 1. С. 58–65.

4. Никоненко В.С. Неокантианство А.И. Введенского в контексте русской фило-
софии // Александр Иванович Введенский и его философская эпоха / Под ред.
И.Д. Осипова. СПб.: СПбГУ, 2006. С. 133–140.

5. Щедровицкий П.Г. Очерки об А.И. Введенском. URL: https://shchedrovitskiy.com/
wp-content/uploads/vvedensky-aleksandr-ivanovich.pdf.

И с т о ч н и к и

6. Введенский А.И. Судьба веры в Бога в борьбе с атеизмом // Введенский А.И.
Философские очерки. Прага, 1924.

7. Введенский А.И. О пределах и признаках одушевления: Новый психо-физиоло-
гический закон в связи с вопросом о возможности метафизики. СПб.: Тип.
В.С. Балашева, 1892.

8. Nagel T. What Is It Like to Be a Bat? // The Philosophical Review. 1974. Vol. 83,
no. 4. P. 435–450.

9. Searle J.R. Minds, Brains and Programs // Behavioral and Brain Sciences. 1980.
Vol. 3, no. 3. P. 417–457.

10. Woodruff G., Premack D. Does the chimpanzee have a theory of mind? // Behavio-
ral and Brain Sciences. 1978. Vol. 1, no. 4. P. 515–526.

Salmorbekova, Rita B. A.I. Vvedensky’s psychological views on faith in God

References
1. Belov, V.N. (1999), Apologist for morality: A.I. Vvedensky, Veche. Almanakh Russ-

koy filosofii i kultury, no. 12, pp. 106–113 (in Russian).
2. Malinov, A.V. (2006), “The psychophysical law” of A.I. Vvedensky and its critics,

in: Osipov, I.D. (ed.), Aleksandr Ivanovich Vvedenskiy i yego filosofskaya epokha
[Aleksandr Ivanovich Vvedensky and His Philosophical Era], SPbSU, St. Peters-
burg, pp. 73–128 (in Russian).

3. Nizhnikov, S.A. (1998), On the specifics of Russian Neo-Kantianism (notes on the
philosophy of faith of A.I. Vvedensky), Vestnik Rossiyskogo universiteta druzhby
narodov, ser. Philosophy, no. 1, pp. 58–65 (in Russian).

4. Nikonenko, V.S. (2006), Neo-Kantianism of A.I. Vvedensky in the context of Rus-
sian philosophy, in: Osipov, I.D. (ed.), Aleksandr Ivanovich Vvedenskiy i yego filo-
sofskaya epokha [Aleksandr Ivanovich Vvedensky and His Philosophical Era],
SPbSU, St. Petersburg, pp. 133–140 (in Russian).

5. Shchedrovitsky, P.G. Aleksandr Ivanovich. Ocherki ob A.I. Vvedenskom  [Essays on
A.I. Vvedensky], URL: https://shchedrovitskiy.com/wp-content/uploads/vvedensky-
aleksandr-ivanovich.pdf (in Russian).


